Bouhout
Revue de Recherches en Sciences Humaines et
Sociales

The Journal of Research in Humanities and Social

Sciences

N° 20

On Difference

Edited by
Hassan ZRIZI

© Faculté des Lettres et Sciences Humaines de Mohammedia, 2023
Université Hassan II de Casablanca






On Difference, Hassan ZRIZI (ed.)

© School of Humanities - Mohammedia, 2023
Hassan Il University of Casablanca

ISSN :2820-7491






Bouhout

Revue de Recherches en Sciences Humaines et Sociales

The Journal of Research in Humanities and Social Sciences

Directeur de la revue
Abdelhamid IBN EL FAROUK
Chef de rédaction
Hassan ZRIZI

Comité de rédaction
Ahmed AITMOUSSA
Kamal MELLAKH

Habib AYAD
Mohammed ELMANTAR
Malika EZZAHIDI
Rachida ELMORABET
Mohamed OULEDALLA
Ahmed TOUBA

Mounir SERHANI

Comité scientifique du n° 20
Abderrazak EL ASRI
Abdelhamid IBN ELFAROUK
Souad LYAZIDI

Moulay Mostafa LHEND
Kamal MELLAKH

Mohamed ZHAR

Hassan ZRIZI

Comité technique
Habib AYAD

Asmaa BOUAOUINATE
Mohamed IRRA]JI



Introduction

Table of Contents

| D06 U0) T ) PR 7
Abdelhamid IBN EL FAROUK

FOT@WOTd .......ooeeeeeeeeei s 9
| 0T o0 Yo L0 Cud o () 4 LT 11
Hassan ZRIZI

They are "Different": Televised Western Media Depiction of Difference

in the Representation of Muslim Women ..............ccccoooenieiininicnineenne 15
Kaoutar CHAHBANE & Nezha BELGHITI

Cultural Difference and the New Map of Clash in Contemporary

Western Literature onthe East..........ccooooooioioieieeeeeeeeeeeeeeeee e 25
Mohamed SAISSI & Hassan ZRIZI

Announcing a Shift Paradigm in Arab Women’s Writings..................... 45
Hassan ZRIZI

Arabic Poetry from Conformism to Libertarianism ...............c..cc.c........ 55
[lham EL MAJDOUBI

Different Moroccan Jokes: A Sociolinguistic Typology........................... 65
Said FATHI

Exorciser la différence ou le besoin de I'autre dans Quelqu’un qui vous

ressemble d’Ahmed DICH..............uui s 81
Mohamed OULED ALLA

Esthétique de I’hybride dans « Le diable », conte de Guy de

Maupassant. Limites du réel et du fantastique...............ccccoeeverrenennn. 95
Zohra SAKI

Le Corps amazighe dans le cinéma, cas des films : Les Yeux secs de
Narjiss Najjar (2004) L'Enfant endormi de Yasmine Kassari (2005).107
[lham Bouriqui



Editorial

The Journal of Research in Humanities and Social Sciences is a scientific magazine
published by the School of Arts and Humanities of Mohammedia, Hassan II
University of Casablanca, Morocco. The Journal is issued by a group of researchers
from various disciplines. It aims at producing high quality and updated studies
related to the Humanities and Social Sciences, arts, literature and other fields.

The main aim of the Journal is to disseminate knowledge and the scientific
production in conformity with the internationally recognized methodological
criteria and standards. It also strives to establish standardized scientific research
that will enrich human knowledge and open the institution to international horizons
for more visibility. Hence, the necessity to launch an electronic version so as to
promote the Journal and ensure international scientific recognition. Such a step
would enable our College and researchers to introduce and expand their scientific
product both on the national and international levels.

Our scientific aspiration stems from our plural linguistic specificity. Thus, we find it
of importance that the Journal should deal with multiple spaces. The first is related
to Arabic, one of the pillars of research and writing in many fields with readership
in Morocco and the Arab World. In the second space, French particularly allows
openness to the Francophone readers. Nowadays, our scientific ambition targets an
international dimension that relies on a third Anglophone space that contributes to
the advancement of research in the humanities in Morocco and in the intersecting
geographies of the world.

We are conscious of the importance of the scientific article in promoting knowledge
while adopting objectivity, accuracy and clarity and as a form of writing that enables
the researchers to elaborate their research, ideas and findings concisely. The
sovereignty of science is a priority as it relies on reason, logic and experimentation.
We thus commit ourselves to scientific evidence, and scientific approaches, using
objective analysis and avoiding biased opinions, away from the metaphorical
language. Our duty is to support the publication of scientific articles as the gateway
through which the researchers could access the prestigious academic circles and

aspire to a honorable position among the scientific community worldwide.



Editorial

The Journal is a scientific project that primarily aims at promoting the production
and dissemination of the national research effort and making it visible, accessible
and available on the national and international scenes. As researchers, we have to
develop our methodology, codify our standards and improve the contents of our
investigation so as to embrace the challenges of the intellectual and scientific

horizon we all aspire to reach.

Abdelhamid Ibn El Farouk

Journal Director



Le Corps amazighe dans le
cinéma, cas des films :
Les Yeux secs de Narjiss Najjar (2004)
L’Enfant endormi de Yasmine Kassari (2005)

Mme Ilham Bouriqui
MDC- HDR en Communication et Médiation des Savoirs
Ecole Nationale de commerce et de Gestion
Université Ibn Tofail-kénitra

BN

Nous tenterons a travers cette communication de modéliser la
représentation du corps dans le cinéma a partir de deux démarches :

- une analyse du discours cinématographique qui considére le corps en
tant que support d’'une énonciation ;

- une analyse psychanalytique lacanienne qui le considére comme
corps du symbolique, étant donné que le cinéma est le lieu de la symbolique
par excellence.

La définition du corps en tant que partie physique de I'étre humain, par
opposition a l'esprit et a I'dAme ne nous intéresse pas ici, c’est du corps dans
ses manifestations dans le film qu’il s’agit. Nous le considérons a partir de
deux points de vue :

- celui du spectateur pour qui le corps est immatériel. Il est
représentation et surface de projection. Il est incarnation d’une sensibilité
fagonnée.

- celui du réalisateur pour qui il est imaginaire, symbolique,
représentation consciente et lieu de matérialisation de pulsions (expression
de l'inconscient).

Il va de soi que l'auteur ou le réalisateur du discours filmique est issu d’un
univers socioculturel qui faconne son mode de raisonnement et sa vision du
monde. L'impact de cet univers se traduit par une somme de composantes
individuelles qui se laisse voir a l'écran d’'une maniére consciente ou

inconsciente. Il est question dans ce qui suit de mettre la lumiére sur la

107



corrélation entre le monde social et la subjectivité du cinéaste qui émerge dans
le discours filmique a travers les modes de traitement des problématiques
sociales et du choix des personnages ayant une corporalité expressive. Ces
derniers sont des étres de fiction qui existent virtuellement dans 'univers du
film. Leur constitution doit ainsi étre envisagée comme un acte impliquant leur
créateur. Tout personnage est, en effet, un ensemble de représentations qui
peuvent avoir un impact sur des personnes réelles sexuées et appartenant a
une catégorie sociale et ethnique. Néanmoins, il doit avoir un statut
psychologique et une cohérence interne. Il doit son impact sur le spectateur a

la vraisemblance qu'’il entretient avec le monde.

Le personnage cinématographique imite une personne, voire une instance
propre en dehors de la représentation qu’en fait son créateur. Il n’existe que
dans la représentation écrite ou jouée a I’écran. Malgré cet aspect
intrinsequement virtuel du personnage, ce dernier possede une forte capacité
a susciter 'identification et la projection du spectateur. Celui-ci le voit, le
temps de la projection, comme une personne. La vraisemblance du récit est la
clef de I'identification du spectateur. Le personnage renvoie inévitablement a
la personne. C’est la condition fondamentale du récit. Le spectateur doit
s’'identifier et se projeter dans les personnages de fiction. Il ne saurait y avoir,
sans cela, aucun effet affectif, aucun effet cathartique, aucun plaisir et le
spectateur pourrait s’ennuyer et étre décu. Nous ne pouvons donc pas exclure
la personne potentielle que représente le spectateur. L’expérience fictionnelle
laisse des traces sur le réel et, par conséquent, sur la perception de ce dernier
par le spectateur.

Faire un film est, a notre sens, une maniére de dire la réalité. Un film est
d’abord une matérialisation d’'un concept, d'une idée qu’'on développe et
qu’on travaille, une idée qui se nourrit de I'’expérience personnelle de son
auteur, de sa culture et de son cadre social de référence. L’idée sous-jacente a
toute création cinématographique doit prendre forme et étre développée afin

de devenir une histoire que I’on raconte a travers des images.

108



Le discours cinématographique combine une infinit¢é de modes de
représentations. Images, sons, mouvements, décors, etc., sont autant
d’opérations de sémiotisation de l'idée du film. Une sémiotisation
polyphonique, poly codes. Le film constitue ainsi un message fait par un ou
plusieurs émetteur(s) et adressé a un récepteur dans un contexte
d’énonciation qui est propre a cetart. Les corrélations entre les trois instances
: cinéaste, film et spectateur sont inévitables dans tout processus de création,
de socialisation et d’assimilation culturelle d’'un discours cinématographique.
La modélisation suivante représente ce processus a cycle continue, a I’origine

de ce nous avons appelé une énonciation filmique polyphonique.

Instance Instance
réceptive vy - v filmique
A Environ-  |x"Construction
nement
7y
1
1
v
Discours
cinématographique

Nous supposons que le film permet une double énonciation en ce sens qu'il
constitue lui-méme un énoncé clos et fini allant d'un destinateur vers un
récepteur. Cela rejoint en quelque sorte le point de vue de Ch. Metz qui
consideére le film comme un fait qui surgit dans un tout qui n'est que le cinéma.
Il s'agit, ainsi, d'une énonciation qui se fait par le film dans la mesure ou ce
dernier véhicule un message et un sens qui se renouvellent selon le point de
vue d'analyse adopté. Ainsi, un film peut tirer sa signification de sa situation

par rapport au cinéma de maniére générale, par rapport a la cinématographie

109



de son auteur, par rapport au pays d’appartenance, par rapport au contexte
social, historique, artistique, culturel, politique, ethnologique, etc. Il est
question, aussi, d'une énonciation qui se fait dans le film a travers chacun des
constituants de son discours, a travers l'histoire qu'il raconte, a travers les
corps des personnages qui défilent a 1'écran, de leurs paroles, de leurs gestes
ou leurs mimiques, et ce a différents niveaux également.

Par sérendipité et pour d’autres besoins que cette étude, nous faisions
des recherches sur la psychanalyse lacanienne et nous sommes tombée sur le
séminaire de Jacques Lacan le Sinthome (1975-1976)1. Une phrase nous y a
interpellée :

De ce que le symbolique ayant pris corps s’incorpore, le corps se
fait verbe.

Convaincue que le cinéma est le lieu de la symbolique par excellence,
nous ne pouvions pas ne pas faire le lien entre le corps en tant que
représentation dans une corrélation directe avec le message qu’il porte, ou du
moins qu’il énonce d’'une maniére consciente et/ou inconsciente et ce qu'’il
pourrait susciter chez le spectateur en messages et en significations. Lacan
congoit le corps sous trois incarnations a existence simultanée.

1- Le corps réel qui est le corps vivant, celui de la chair avec sa
pulsation de jouissance, celui du réalisateur en tant que personnalité
reconnue et identifiable, celui de chacun des personnages représentés dans le
film. celui du spectateur retenu par la jouissance, tirée du conditionnement
cinématographique.

2- Le corps du symbolique qui est vidé, séparé de la jouissance par
I'opération du signifiant 2 (la composante consciente ou inconsciente du

langage qui oriente le devenir d'un individu, ses discours et ses actes).

! Didier Castanet, « Le réel du corps : phénoménes psychosomatiques et symptome.
Incidences cliniques », publi¢ dans L'en-je lacanien (n° 3), LE TEXTE DEBUT CORPS,
Paris, 2004.

2 Le Sa chez F. De Saussure désigne la composante physique du signe (image acoustique) et
le Sé son contenu. Le Sa chez Lacan renvoie a la composante consciente ou inconsciente
du langage qui oriente le devenir d’un individu, ses discours et ses actes.

110



C’est le cas pour le réalisateur en tant qu’énonciateur et pour qui le
corps se confond avec le personnage tel qu’il est caractérisé et représenté
dans le film. C’est le cas pour le personnage pour qui un corps est porteur d’'un
discours, d'une identité, d’'un systeme de valeurs, d’'une pensée et que lui-
méme véhicule. C’est le cas pour le spectateur en tant que récepteur pour qui
le corps est la résultante d’'un processus interprétatif qui aboutit a son

association avec le référent.

3- Le corps imaginaire qui finit par donner sa forme et sa consistance
au corps vivant. Un contenant qui donnerait sa consistance au contenu en
somme. Le corps est le support physique pour que quelque chose soit
pensable.

Pour le réalisateur, le film devient en soi un corps, dans sa totalité
signifiante (en tant que discours réfléchi, sémiotisé et donné a voir). Nous
nous référons ici au travail élaboré par Raymond Bellour Le corps du cinéma
dans lequel il concoit le cinéma comme un corps. Pour lui, contrairement aux
apparences, le cinéma n’est pas désincarné. Il pense le cinéma comme un
corps en postulant qu’il existe deux types de corps du cinéma : celui du film et
celui du spectateur. Ce dernier, nous le considérons comme un actant qui
intervient consciemment ou inconsciemment dans le processus énonciatif
filmique.

En partant de ce que nous venons d’avancer sur la relation qu’il y a ou
qui est supposée étre entre les types d’énonciations, les types de signes ou du
moins leurs aspects (Sa /Se) et les types de corps en liaison avec la
manipulation des représentations faites par les faiseurs du cinéma et leur
interprétation par le spectateur/récepteur, nous confronterons en les
analysant des aspects filmiques dans deux ceuvres dont les réalisateurs ont
exploité le corps de la femme amazighe pour batir chacune son récit. Il s’agit
des opus Les Yeux secs et L’enfant endormi qui, en dépit de leurs différences
aisément identifiables, sont tous les deux construits sur un socle idéologique

commun. Ils insistent sur la difficulté a cerner la problématique de la

111



condition féminine au Maroc. Les réalisatrices rejettent cette thése et
invoquent la volonté de parler de ces femmes et de leurs conditions de vie de
maniére innocente et dénuée de toute arriére-pensée idéologique.

Le corps de la femme se présente ainsi, en apparence dans ces films,
comme un objet clos. Il n’est qu'un signe ne renvoyant a autre chose qu’a lui-
méme. Le corps est toujours disséminé dans des tissus de relations qui le
dépassent ou le sous-tendent. Nous le concevons comme un objet mouvant,
pris dans un faisceau de regards. Nous considérons les différentes formes de
représentations du corps comme un mode d’affirmation de l'identité
culturelle et sociale : le corps est naturellement une voie privilégiée d’étude
des codes sociaux et des modes de pensée. Son appréhension refléte les
postures essentielles de notre société.

Si on part ainsi de I'hypothese ou du postulat que toute représentation
cinématographique du corps est ambivalente par nature, le signifiant pouvant
étre pris pour le signifié ou méme pour le référent et vice versa, on peut
déboucher aisément sur des situations ou 'information supposée a la source
se transforme, in fine, en objet engendrant une autre information. Une
information non supposée par I'’émetteur, avérée et admise par le récepteur.

L’objet cinématographique qui est le corps d’'une femme amazighe
(signifiant pour les réalisatrices) doté d’une signification de modele féminin
(sé) et renvoyant a un référent existant et identifiable (femme amazighe dans
le film) ; cet objet, soumis a I’épreuve de 'ambivalence, aboutit a la situation
suivante :

Le référent (femme amazighe) est le signifiant pour le récepteur
lambda, incapable de prendre de la distance par rapport au cinéma qui se joue
duréel, du fictif et du représentatif. Le signifiant est bien entendu porteur d'un
signifié qui peut étre toute mere ou toute femme amazighe, Sa et Sé renvoyant
a leur tour a un référent, I'’étre humain, ethniquement marqué meére, femme
ou fille de tout un chacun qui est issue de cette communauté.

L’objet ayant servi pour illustrer un propos (la cause de la femme

marocaine) se transforme ainsi en archétype que le phénomene de la

112



représentation va ériger en objet symbolique, référant de maniére marquée a
une communauté toute entiere. Cette déviation/déviance est porteuse de
jugements et d’idées toutes faites, nuisibles a la société, autant pour les
franges ciblées et donc stigmatisées que pour les franges qui ne le sont pas.
Elles constituent de maniere indéniable, un frein a la paix sociale et aux
valeurs de la vie dans le respect de la différence. Cet état de fait échappe au
contrdle du ou des réalisateurs des films, leurs ceuvres, étant a présent, une
chose publique. Les motivations premiéres qui ont prévalu au moment de
I'écriture du film laissent place a la loi implacable des signes dans leurs
relations intrinséques qui se joue de la signification en déplacant les
frontiéres langagiéres et psychanalytiques entre Signifiant / Signifié et
Référent.

Dans Les yeux secs, Narjiss Najjar, donne a voir une séquence ou elle
donne la parole (en amazighe) aux femmes dgées du village de Tizi. Elles sont
(ou se sont) marginalisées parce qu’elles ne peuvent plus exercer le métier
des femmes du village. Elles sont entretenues par celles-ci et constituent plus
un fardeau qu’une source de richesse (leurs corps marqués par ’dge ne sont
plus productifs). Dans la culture amazighe, les igoudar sont des greniers
perchés dans les hauteurs et qui servent a protéger les récoltes et les objets

de valeur.

113



Signifiant

Signifié

Référent

Femmes amazighes dgées
Habits typiques de la

région de Khénifra

La langue amazighe dans

son aspect formel

Chambres troglodytes
(Igoudar)
dangereusement
perchées a flanc de

falaises

Toute mére ou grand-

mere amazighe

La langue amazighe
porteuse d’une culture

dite périphérique

La marginalisation est
accentuée par
I'emplacement
dangereux de ces
chambres

L’étre humain
ethniquement
marqué, mére ou
grand-mére de tout
un chacun qui est
issue de cette

communauté

Langue amazighe,

minorée au Maroc

Lieu ou I'on cherche a
reléguer ce qui releve
du patrimoine ou ce
qu’on veut occulter

Dans L’Enfant endormi de Yasmine Kassari, le méme schéma se

reproduit par rapport a la représentation de la langue amazighe. Deux

personnages parlent cet idiome, une meére et une grand-meére. Quand elles

s’adressent aux jeunes femmes du film, elles ont la réplique en arabe dialectal.

Les deux femmes sont respectées, servies mais non forcement écoutées.

114




Signifiant Signifié Référent

Femmes amazighes | Toute mére ou L’étre humain ethniquement
agées Habits typiques | grande mére marqué, mére ou grand-mere de
de la région du nord amazighe tout un chacun qui est issue de

cette communauté.

La langue amazighe Langue amazighe, minorée au
dans son aspect formel | La langue Maroc

amazighe est
une langue
parlée par une
catégorie sociale | Lalangue officielle du pays
agée et
relativement

marginalisée

Lalangue et la
culture arabes

La langue arabe en a valeur ajoutée
guise de dialogue

A présent, toutes les interprétations sont possibles en partant de
I'archétype est en généralisant dans le sens du modele vers les éléments issus
du modele. Tout ce qui ressemble a I'archétype en prend les traits et les
caractéristiques d’origine : vétements, langue pratiquée, us et coutumes,
habitudes, tatouages, etc. Si, en plus, on lie le langage a ’age comme c’est le
cas dans les deux films, la langue amazighe est, par conséquent, reléguée au
passé, enfermée dans le concept de patrimoine car parlée uniquement par les
vieux. Il devient, de facto, une langue minoritaire, codée et cachant des

pratiques parfois douteuses (prostitution dans I'un des films et superstition

115



dans 'autre). Cette langue est vouée dans les deux cas a la marginalisation et
au déclin.

Ces constats ressemblent a une conclusion, fatalement liée au contact
du récepteur avec les séquences impliquant le corps de la femme amazighe,
sa langue et sa culture. Rien n’est systématique car chaque spectateur du film
est unique et tous ne sont pas formatés pour interpréter de la méme maniére.
Pourtant, nous sommes convaincue que l'image renvoyée des femmes
amazighes, de maniére consciente ou inconsciente, dans leur univers social
particulier, tel qu'il est exploité dans les deux films, n’est pas de nature a ériger
la culture amazighe et les amazighes en composante sociale et culture
nationale valorisées.

Les implications sous-entendues et les messages subliminaux liés a
I'ambivalence dont nous avons parlé ménent a des interprétations peu
flatteuses pour les amazighes et leur culture. Ces prises de positions, non
clairement positives, sont rendues plausibles quand on sait que la
représentation véhiculée par les faiseurs de la politique nationale a propos de
tout ce qui n’est pas arabo-arabe est franchement négative et contraire a la
norme sociale dominante. Nous considérons ici que les démarches
entreprises dans les deux films a I’étude légitiment cette idéologie dominante
dans un pays qui favorise l'arabité au détriment de toutes les autres
composantes de la société marocaine.

N.B. L’analyse de ces deux opus ne tient pas compte de 1’évolution
actuelle du statut de la langue amazighe puisque les films en question sont

sortis longtemps avant son officialisation en 2011.

Bibliographie

- Didier Castanet, « Le réel du corps : phénomenes psychosomatiques et
symptome. Incidences cliniques », publié dans L'en-je lacanien (n° 3), LE
TEXTE DEBUT CORPS, Paris, 2004.

- Raymond Bellour, Le corps du cinéma, hypnoses, émotions, animalité, Paris,
P.O.L., Coll.

« Trafic », 2009 », Raisons politiques 2/ 2010 (n° 38), p. 125-131.

116



- Ferdinand De Saussure, Cours de linguistique générale, Wiesbaden,
Harrassowitz, 2, 1968,

117



